
1ère LMRL Toinon Schmit 

1/7 
 

Kapitel IV: Mitleid als Triebfeder der Moral  
Was treibt mein Handeln an? 

1. Gedankenexperiment 
Du bist in deinem Auto unterwegs zur Schule und 
schaust auf dein Handy. In dem Moment taucht ein 
Fußgänger vor deinem Wagen auf. Obwohl du sofort 
auf die Bremse drückst, überfährst du ihn. Weil du 
plötzlich gebremst hast, knallt das hinter dir fahrende 
Auto in deinen Wagen und es kommt zu einer 
Massenkarambolage.  
Du steigst aus dem Auto und bemerkst, dass der Fußgänger tot ist. Dein Fehlverhalten könnte mehrere 
Jahre Gefängnis zur Konsequenz tragen. Plötzlich nähert sich dir ein weinender, entgeisterter älterer 
Herr. Er hat den Wagen hinter dir gefahren. Er ist außer sich, da er glaubt, an deiner Stelle den 
Fußgänger umgebracht zu haben. 
 

• Was sind deine Handlungsmöglichkeiten? Auf welche Triebfeder oder Motivation gehen diese 
zurück?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

• Kannst du diese Handlungsentscheidungen frei bestimmen?  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



1ère LMRL Toinon Schmit 

2/7 
 

2. Arthur Schopenhauer  

 

 

 

 

 

 

3. Weltsicht: Die Welt als Ort des Leidens  
Als „Philosoph des Pessimismus“ vertritt Arthur Schopenhauer (1788-1860) eine Weltsicht, die den 
Lebenssinn der menschlichen Existenz in Frage stellt. Schopenhauer vertritt die Position, dass die Welt 
grundsätzlich irrational ist, da sämtliche menschlichen Handlungsmotive auf einen blinden, 
vernunftlosen Willen zurückgehen sollen. In der Auseinandersetzung mit der Welt realisiert der Mensch 
graduell, dass die Welt nur ein „Jammertal“ voller Leiden ist:  
„In meinem 17ten Jahre ohne alle gelehrte Schulbildung, wurde ich vom Jammer des Lebens so ergriffen, wie 
Buddha in seiner Jugend, als er Krankheit, Alter, Schmerz und Tod erblickte… mein Resultat war, dass diese Welt 
kein Werk eines allgütigen Wesens sein könnte, wohl aber das eines Teufels, der Geschöpfe ins Daseyn gerufen, um 
am Anblick ihrer Qual sich zu weiden.“ (Der handschriftliche Nachlaß IV/1, 96)  

4. Ethischer Ausgangspunkt  
Der Wille ist ein unvernünftiger und unermüdlicher Trieb, da er keinen Zweck in sich trägt und somit nie 
gestillt werden kann. Er manifestiert sich in sämtlichen Lebewesen als Ausdruck, am eigenen Leben 
festhalten zu wollen. So gesehen ist der Ausgangspunkt der Ethik ein schwieriger. Gibt es überhaupt 
eine Zukunft für menschliches Zusammenleben, wenn jeder aus der Notwendigkeit seiner 
selbstsüchtigen Natur heraus versucht, zu überleben?  
Die These, dass die Welt auf einen irrationalen Willen zurückgeht, bedeutet zudem, dass der Mensch 
unmöglich moralische Gesetze aufstellen kann. Er kann nur empirisch beschreiben, was ihm als 
moralisch erscheint, und anschließend ermitteln, ob es beim Menschen, denn überhaupt eine Moral 
geben kann. Hieraus erschließt sich der Zweck der Ethik für Schopenhauer, nämlich erstens 
Handlungsmotive zu identifizieren, die aus Verzicht auf Unrechttun oder aus Hilfeleistung erfolgen, 
sowie zweitens zu erklären, auf welche letzte Ursache diese Motive zurückgeführt werden können. 
Wenn also Handlungen von moralischem Wert beobachtbar sind, wodurch kommen sie zustande? Was 
ist die zugrundeliegende „Triebfeder“ im Menschen, die als Fundament der Moral dienen kann?  
Schopenhauer beginnt mit der Beobachtung, dass alle menschliche Handlungen auf drei mögliche 
Triebe zurückgehen: Der Egoismus, das Übelwollen und das Mitleid. Egoismus und Übelwollen bilden 
dabei die antimoralischen Grundtriebfedern, da sie der Moral entgegengesetzt sind.  
 
 
 

„1788 wurde ich in Danzig geboren. Später zog ich mit meiner 
Familie nach Hamburg. Meine Mutter war literarisch hochgebildet 
und mein Vater war ein Kaufmann. Da er wollte, dass ich in seine 

Fußstapfen trete, nahm er mich oft mit auf Reisen.  

Der Selbstmord meines Vaters erschütterte mich zutiefst. Ich 
brach die Kaufmannslehre ab und begann mich dem Studium der 

Philosophie zuzuwenden. Dabei habe ich mich an Platon, Kant 
oder auch dem Buddhismus inspiriert.  

Mein bester Freund war mein Hund Athman.“ 



1ère LMRL Toinon Schmit 

3/7 
 

5. Arthur SCHOPENHAUER: Preisschrift über die Grundlage der Moral
Das Wohl und Wehe, welches […] jeder Handlung oder Unterlassung als letzter Zweck zum Grunde 
liegen muss, ist entweder das des Handelnden selbst oder das irgendeines Anderen, bei der Handlung 
passiv Beteiligten. Im ersten Falle ist die Handlung notwendig egoistisch; weil ihr ein interessiertes Motiv 
zum Grunde liegt. Dies ist nicht bloß der Fall bei Handlungen, die man offenbar zu seinem eigenen 
Nutzen und Vorteil unternimmt, dergleichen die allermeisten sind; sondern es tritt ebenso wohl ein, 5 
sobald man von einer Handlung irgendeinen entfernten Erfolg, sei es in dieser oder einer andern Welt, 
für sich erwartet; oder wenn man dabei seine Ehre, seinen Ruf bei den Leuten, die Hochachtung 
irgendjemandes, die Sympathie der Zuschauer u. dgl. m. im Auge hat; nicht weniger, wenn man durch 
diese Handlung eine Maxime aufrechtzuerhalten beabsichtigt, von deren allgemeiner Befolgung man 
eventualiter einen Vorteil für sich selbst erwartet wie etwa die der Gerechtigkeit, des allgemeinen 10 
hilfreichen Beistandes usw. […]  
Kurzum, man setze zum letzten Beweggrund einer Handlung, was man wolle; immer wird sich ergeben, 
dass auf irgendeinem Umwege zuletzt das eigene Wohl und Wehe des Handelnden die eigentliche 
Triebfeder, mithin die Handlung egoistisch, folglich ohne moralischen Wert ist. Nur einen einzigen Fall 
gibt es, in welchem dies nicht statthat: nämlich wenn der letzte Bewegrund zu einer Handlung oder 15 
Unterlassung geradezu und ausschließlich im Wohl und Wehe irgendeines dabei passiv beteiligten 
Andern liegt, also der aktive Teil bei seinem Handeln oder Unterlassen, ganz allein das Wohl und Wehe 
eines Andern im Auge hat und durchaus nichts bezweckt, als dass jener Andere unverletzt bleibe oder 
gar Hülfe, Beistand und Erleichterung erhalte. Dieser Zweck allein drückt einer Handlung oder 
Unterlassung den Stempel des moralischen Wertes auf; welcher demnach ausschließlich darauf beruht, 20 
dass die Handlung bloß zu Nutz und Frommen eines Andern geschehe oder unterbleibe. […]  
Wenn nun aber meine Handlung ganz allein des Andern wegen geschehen soll; so muss sein Wohl und 
Wehe unmittelbar mein Motiv sein: so wie bei allen anderen Handlungen das meinige es ist. Dies bringt 
unser Problem auf einen engeren Ausdruck, nämlich diesen: wie ist es irgend möglich, dass das Wohl 
und Wehe eines Andern unmittelbar. d. h, ganz so wie sonst nur mein eigenes, meinen Willen bewege, 25 
also direkt mein Motiv und sogar es bisweilen in dem Grade werde, dass ich demselben mein eigenes 
Wohl und Wehe, diese sonst alleinige Quelle meiner Motive, mehr oder weniger nachsetze? — Offenbar 
nur dadurch, dass jener Andere der letzte Zweck meines Willens wird, ganz so wie sonst ich selbst es bin: 
also dadurch, dass ich ganz unmittelbar sein Wohl will und sein Wehe nicht will, so unmittelbar wie 
sonst nur das meinige. Dies aber setzt notwendig voraus, dass ich bei seinem Wehe als solchem 30 
geradezu mitleide, sein Wehe fühle wie sonst nur meines und deshalb sein Wohl unmittelbar will wie 
sonst nur meines. Dies erfordert aber, dass ich auf irgendeine Weise mit ihm identifiziert sei, d. h., dass 
jener gänzliche Unterschied zwischen und jedem Andern, auf welchem gerade mein Egoismus beruht, 
wenigstens in einem gewissen Grade aufgehoben sei. 
Arthur Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der Moral, In: Ders.: Werke in zehn Bdn. Hrsg. v. Arthur Hübscher. Bd. VI. Zürich, 35 
Diogenes,1977, S. 245-250; Bd. IX, S.219-225.
 

6. Egoismus und Übelwollen: Die antimoralischen Grundtriebfedern  

6.1. Der Egoismus  

In der pessimistischen Weltsicht Schopenhauers bildet der Egoismus – wie beim Tier – die 
Grundtriebfeder des Menschen, als ein Drang zum Dasein und Wohlsein. Weil er Ausdruck des „Willens“ 
ist, entspricht er dem innersten Kern des Menschen, und treibt in den allermeisten Fällen sein Handeln 
an. Der Mensch will, auf akkumulierende Weise:  
 



1ère LMRL Toinon Schmit 

4/7 
 

1. sein Dasein erhalten  
2. schmerzfrei leben  
3. sich möglichst wohl spüren  
4. immer mehr genießen  

 
Der Egoismus ist somit „kolossal“ und „grenzenlos“, und zielt auf das eigene Wohl ab. Durch den 
Egoismus hervorgerufene Laster sind Gier, Völlerei, Eigennutz, Geiz, Ungerechtigkeit oder Stolz. Er ergibt 
sich aus der natürlichen Maxime1: 
 
 
 
 
Dabei ist hervorzuheben, dass eine egoistische Handlung nicht zwingend unmoralisch sein muss. Sie 
kann auch gar nicht die Frage von richtig und falsch betreffen und wäre somit amoralisch, also 
außerhalb des Bereichs der Moral. So steht es mir etwa frei zu, mich jeden Tag durch eine Thai Massage 
verwöhnen zu lassen, ohne dass dies moralisch verwerflich sei.  

6.2 Die Bosheit2 

Die Bosheit16 bildet den zweiten der Moral entgegengesetzten Trieb, da sie sich auf das Leiden anderer 
ausrichtet, bestimmt durch die Maxime:  
 
 
 
Sie ist oft in niederen Graden vorzufinden: Alle Menschen tragen gegenseitiges Übelwollen in sich, nur 
fällt dies im Allgemeinen nicht auf, da Klugheit und Höflichkeit „ihren Mantel darüber decken“. Bei üblen 
Nachreden - oder noch auffallender- bei Zornausbrüchen gibt sich die Bosheit jedoch zu erkennen. 
Schopenhauer unterscheidet vier Gründe, die zur Bosheit führen:  
 

1. Die Kollision von Egoismen  
2. Das Erspähen der Laster und Schwächen von anderen  
3. Der Neid  
4. Die Schadenfreude  

 
Der Neid ist als Hauptquelle der Bosheit durchaus menschlich. Die Schadenfreude hingegen ist 
teuflischer Natur, und zeugt von der absoluten Schlechtigkeit des Menschen.  

Unterschied von Egoismus und Bosheit  
Während die Grundhaltung des Egoismus zu unmoralischem Verhalten führen kann, zielt sie nie darauf 
ab. Der verursachte Schaden des Egoismus ist immer nur Mittel zu einem bestimmten Zweck, nämlich 
meinem Eigennutzen. Bei der Bosheit hingegen sind Schmerz und Leiden des Anderen Zweck meiner 
Handlung.  
Will ich einen Sportwettkampf gewinnen, um Preisgeld zu ergattern, dann ist das Bezwingen des 
anderen nur Mittel zu diesem Zweck (→egoistische Grundhaltung). Tue ich es hingegen, um ihn zu 
demütigen, wäre es ein Ausdruck von Schadenfreude (→boshafte Grundhaltung).  

 

 
1 Persönlicher Grundsatz des eigenen Handelns. 
2 Auch „Übelwollen“ oder „Gehässigkeit“. 

„Hilf niemanden, vielmehr verletze alle, wenn es dir gerade nützt“ 

„Verletze alle so sehr du kannst“ 
 



1ère LMRL Toinon Schmit 

5/7 
 

7. Das Mitleid  

7.1 Mitleid als Kriterium für moralisches Handeln  

Da der Egoismus die Realität des Menschen ausmacht, hält Schopenhauer es für durchaus schwierig, 
eine Triebfeder der Moral hervorzubringen. Es brauche mehr als eine „apriorische Seifenblase“, nämlich 
einen Beweis für etwas tatsächlich Reales, das zeigt, dass der Mensch seine egoistische Natur 
überwinden kann.  
Gleichzeitig ist klar, dass unsere Welt durchaus von moralischen Handlungen ausgefüllt zu sein scheint, 
wenn wir Handlungen als „gut“ bewerten und in Situationen Hilfe oder Beistand leisten, indem wir etwa 
einem Kind über die Straße helfen. Diese „guten“ Handlungen können unmöglich den antimoralischen 
Grundtriebfedern entspringen.  

Da egoistische und boshafte Handlungen sich 
jeweils auf das eigene Wohlergehen und das 
fremde Leiden beziehen, kann das Fundament 
der Moral nur noch im eigenen Leiden oder im 
fremden Wohlergehen gesucht werden.  
Das eigene Leiden muss als Art pervertierter 
Egoismus ausgeschlossen werden. Bleibt also 
das fremde Wohlergehen. Aus diesem 
Ausschlussverfahren heraus begründet 
Schopenhauer nun die dritte und 
letztmögliche Triebfeder für menschliches 
Handeln: Das Mitleid.  

Eine moralische Handlung kann nur dem Mitleid entspringen. Das Mitleid bildet somit das Kriterium für 
moralisches Handeln. Mitleid bezieht sich als einzige moralische Triebfeder ausschließlich auf das „Wohl 
und Wehe des Anderen“, sodass ihr kein „interessierter“ Grund beiwohnen darf (eigener Erfolg, Ehre, 
Sympathie, usw.). Wenn meiner Handlung der Egoismus beigemischt ist – und ich der Großmutter z.T. 
über die Straße helfe, um Sympathie zu erwerben – so verliert die Handlung ihren moralischen Wert. 
Das fremde Wohlergehen muss somit unmittelbar an die Stelle meines eigenen Handlungsmotivs 
treten:  
„Wenn nun aber meine Handlung ganz allein des Andern wegen geschehen soll; so muss sein Wohl 
und Wehe unmittelbar mein Motiv sein“  
Der Mensch sieht generell sich selbst als Zweck seiner Handlungen. In den seltenen Fällen des Mitleids 
jedoch wird dies umgekehrt, sodass der Andere „der letzte Zweck meines Willens wird“. In diesem 
Moment gelingt es dem Menschen, seinen Egoismus abzulegen, und seine Natur zu überwinden. 
 

 

Egoismus

amoralisch 
oder 

unmoralisch 

eigenes 
Wohlergehen 

Bosheit

unmoralisch 

fremdes 
LeidenLMRL 



1ère LMRL Toinon Schmit 

6/7 
 

 
• Handelt es sich hier um Ausdrücke von Mitleid im Sinne Schopenhauers? Erkläre.  

 

 
Chat GPT 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Chat GPT 

 
  

 
 

 



1ère LMRL Toinon Schmit 

7/7 
 

7.2 Das Mitleid als großes Mysterium der Ethik  

Mitleid entsteht durch das Bewusstsein des Leidens des Anderen: Ich erkenne, dass das Leiden des 
Anderen die gleiche Realität besitzt, wie mein eigenes. Es ist eine Art Wissen, das nicht erlernt werden 
kann, sondern in der Erfahrung angeeignet werden muss. Dennoch ist es für Schopenhauer ein 
Mysterium, dass der Mensch in der Lage ist, an die Stelle des Fühlens und Leidens eines anderen zu 
treten, insofern ich ja nicht der andere bin. Trotzdem identifiziere ich mich mit ihm in einer Weise, in der 
ich sein Leiden und Wohlergehen als mein eigenes begreife, sodass der Mensch eine Bereitschaft 
entwickelt, über seinen egoistischen Schatten zu springen. Das Mitleid durchbricht sozusagen durch 
direkte Anteilnahme am Leid des Anderen den eigenen Egosimus. 
Die wunderhafte Qualität der Mitleidsfähigkeit bildet die Grundlage für menschliches Glück. Sie ist das 
Fundament der Menschlichkeit (humanitas), da der Mensch seine selbstzentrierten oder boshaften 
Motive übersteigt, d.h. transzendiert. Die Grenze zwischen Ich und Du verschimmt. Auch wenn die Zahl 
der unehrlichen Leute überwiegend sein mag, so charakterisieren wir den Menschen am alltäglichen 
Phänomen des Mitleids, da es ihn in seiner Einzigartigkeit hervorhebt. Nicht umsonst wirken Personen 
ohne Mitleidsfähigkeit unmenschlich.  
Mitleidsfähigkeit ist, umgekehrt ausgedrückt, notwendige Bedingung für Menschlichkeit. Moralisches 
Handeln hat zum Zweck, Das miterlittene Leid eines anderen zu verringern. Das Mitleid basiert somit 
weder auf Vernunftprinzipien, noch auf einem reinen Nutzenkalkül (wie im Utilitarismus), sondern auf 
einer moralischen Antriebskraft. Schopenahuer lehnt den reinen Individualismus ab und betont, dass 
alle Lebewesen letztlich Teil eines einzigen „Willens“ sind. Durch das Mitleid erkennt das Individuum 
intuitiv, dass es nicht isoliert, sondern mit allem verbunden ist. 

8. Schopenhauers Ethik und seine Folgen 
Durch die Mitleidsfähigkeit ist der Mensch in der Lage, das ganze Leid zu 
erkennen und das Wesen dieses Leids aufzunehmen. Er identifiziert alle 
Lebewesen als Teil einer dahinschwindenden Welt. Auch Tiere werden 
als leidende Wesen im Rahmen der humanitas in Schutz genommen: In 
einer Vorreiterrolle gehörte Schopenhauer zu den ersten Mitgliedern 
des 1841 gegründeten Frankfurter Tierschutzvereins. Im Verhalten zu 
Tieren haben unsere Handlungen eine moralische Bedeutsamkeit, da 
die Güte des Charakters und der Kampf gegen die eigene egoistische 
und boshafte Natur stattfindet:  
 
„Mitleid mit Tieren hängt mit der Güte des Charakters so genau 

zusammen, daß man zuversichtlich behaupten darf, wer gegen Thiere 

grausam ist, könne kein guter Mensch sein.“  
(Arthur Schopenhauer, Preisschrift über die Grundlage der Moral)  
 
Die Basis für Moral wird somit im Gefühl begründet. Allein das Motiv 

oder die Gesinnung bestimmen die moralische Qualität einer Handlung, 

nicht – wie im konsequentialistischen Denken – die Taten. Dass der 

Mensch durch seine Gesinnung zu Verhaltensweisen verpflichtet wird, kennzeichnet Schopenhauers 

Ethik als deontologisch (griech. deon, Pflicht). Die Deontologie kennzeichnet eine Ethik, die die 

moralische Qualität einer Handlung daran bemisst, ob der Handelnde aus einem Verständnis seiner 

Verpflichtung gehandelt hat.  

Schopenhauer und Butz (alias 
Atman) von Wilhelm Busch (1832-
1908) 


