1éere LMRL Toinon Schmit

Kapitel IV: Mitleid als Triebfeder der Moral

Was treibt mein Handeln an?
1. Gedankenexperiment

Du bist in deinem Auto unterwegs zur Schule und
schaust auf dein Handy. In dem Moment taucht ein

Fufigdnger vor deinem Wagen auf. Obwohl du sofort

auf die Bremse driickst, liberfdhrst du ihn. Weil du
plétzlich gebremst hast, knallt das hinter dir fahrende o O o o
Auto in deinen Wagen und es kommt zu einer

Massenkarambolage.

Du steigst aus dem Auto und bemerkst, dass der Fuf3gdnger tot ist. Dein Fehlverhalten kénnte mehrere
Jahre Gefingnis zur Konsequenz tragen. Pl6tzlich néhert sich dir ein weinender, entgeisterter dlterer
Herr. Er hat den Wagen hinter dir gefahren. Er ist aufSer sich, da er glaubt, an deiner Stelle den
Fufsgéinger umgebracht zu haben.

e Was sind deine Handlungsmoglichkeiten? Auf welche Triebfeder oder Motivation gehen diese
zuriick?

e Kannst du diese Handlungsentscheidungen frei bestimmen?

1/7



1éere LMRL Toinon Schmit

2. Arthur Schopenhauer

1788 wurde ich in Danzig geboren. Spater zog ich mit meiner
Familie nach Hamburg. Meine Mutter war literarisch hochgebildet
und mein Vater war ein Kaufmann. Da er wollte, dass ich in seine

FuBstapfen trete, nahm er mich oft mit auf Reisen.

Der Selbstmord meines Vaters erschiitterte mich zutiefst. Ich
brach die Kaufmannslehre ab und begann mich dem Studium der
Philosophie zuzuwenden. Dabei habe ich mich an Platon, Kant
oder auch dem Buddhismus inspiriert.

Mein bester Freund war mein Hund Athman."

3. Weltsicht: Die Welt als Ort des Leidens

Als ,,Philosoph des Pessimismus” vertritt Arthur Schopenhauer (1788-1860) eine Weltsicht, die den
Lebenssinn der menschlichen Existenz in Frage stellt. Schopenhauer vertritt die Position, dass die Welt
grundsatzlich irrational ist, da simtliche menschlichen Handlungsmotive auf einen blinden,
vernunftlosen Willen zuriickgehen sollen. In der Auseinandersetzung mit der Welt realisiert der Mensch

graduell, dass die Welt nur ein ,, Jammertal” voller Leiden ist:

»In meinem 17ten Jahre ohne alle gelehrte Schulbildung, wurde ich vom Jammer des Lebens so ergriffen, wie
Buddha in seiner Jugend, als er Krankheit, Alter, Schmerz und Tod erblickte... mein Resultat war, dass diese Welt
kein Werk eines allglitigen Wesens sein kénnte, wohl aber das eines Teufels, der Geschépfe ins Daseyn gerufen, um
am Anblick ihrer Qual sich zu weiden.” (Der handschriftliche NachlaR IV/1, 96)

4. Ethischer Ausgangspunkt

Der Wille ist ein unverniinftiger und unermdidlicher Trieb, da er keinen Zweck in sich tragt und somit nie
gestillt werden kann. Er manifestiert sich in samtlichen Lebewesen als Ausdruck, am eigenen Leben
festhalten zu wollen. So gesehen ist der Ausgangspunkt der Ethik ein schwieriger. Gibt es Giberhaupt
eine Zukunft fir menschliches Zusammenleben, wenn jeder aus der Notwendigkeit seiner
selbstslichtigen Natur heraus versucht, zu iberleben?

Die These, dass die Welt auf einen irrationalen Willen zuriickgeht, bedeutet zudem, dass der Mensch
unmoglich moralische Gesetze aufstellen kann. Er kann nur empirisch beschreiben, was ihm als
moralisch erscheint, und anschlieRend ermitteln, ob es beim Menschen, denn liberhaupt eine Moral
geben kann. Hieraus erschliel3t sich der Zweck der Ethik fiir Schopenhauer, ndmlich erstens
Handlungsmotive zu identifizieren, die aus Verzicht auf Unrechttun oder aus Hilfeleistung erfolgen,
sowie zweitens zu erklaren, auf welche letzte Ursache diese Motive zuriickgefiihrt werden kénnen.
Wenn also Handlungen von moralischem Wert beobachtbar sind, wodurch kommen sie zustande? Was
ist die zugrundeliegende ,Triebfeder” im Menschen, die als Fundament der Moral dienen kann?
Schopenhauer beginnt mit der Beobachtung, dass alle menschliche Handlungen auf drei mogliche
Triebe zuriickgehen: Der Egoismus, das Ubelwollen und das Mitleid. Egoismus und Ubelwollen bilden
dabei die antimoralischen Grundtriebfedern, da sie der Moral entgegengesetzt sind.

2/7



10

15

20

25

30

35

1éere LMRL Toinon Schmit

5. Arthur SCHOPENHAUER: Preisschrift Uber die Grundlage der Moral

Das Wohl und Wehe, welches [...] jeder Handlung oder Unterlassung als letzter Zweck zum Grunde
liegen muss, ist entweder das des Handelnden selbst oder das irgendeines Anderen, bei der Handlung
passiv Beteiligten. Im ersten Falle ist die Handlung notwendig egoistisch; weil ihr ein interessiertes Motiv
zum Grunde liegt. Dies ist nicht blol3 der Fall bei Handlungen, die man offenbar zu seinem eigenen
Nutzen und Vorteil unternimmt, dergleichen die allermeisten sind; sondern es tritt ebenso wohl ein,
sobald man von einer Handlung irgendeinen entfernten Erfolg, sei es in dieser oder einer andern Welt,
flr sich erwartet; oder wenn man dabei seine Ehre, seinen Ruf bei den Leuten, die Hochachtung
irgendjemandes, die Sympathie der Zuschauer u. dgl. m. im Auge hat; nicht weniger, wenn man durch
diese Handlung eine Maxime aufrechtzuerhalten beabsichtigt, von deren allgemeiner Befolgung man
eventualiter einen Vorteil fur sich selbst erwartet wie etwa die der Gerechtigkeit, des allgemeinen
hilfreichen Beistandes usw. [...]

Kurzum, man setze zum letzten Beweggrund einer Handlung, was man wolle; immer wird sich ergeben,
dass auf irgendeinem Umwege zuletzt das eigene Wohl und Wehe des Handelnden die eigentliche
Triebfeder, mithin die Handlung egoistisch, folglich ohne moralischen Wert ist. Nur einen einzigen Fall
gibt es, in welchem dies nicht statthat: ndmlich wenn der letzte Bewegrund zu einer Handlung oder
Unterlassung geradezu und ausschliefSlich im Wohl und Wehe irgendeines dabei passiv beteiligten
Andern liegt, also der aktive Teil bei seinem Handeln oder Unterlassen, ganz allein das Wohl und Wehe
eines Andern im Auge hat und durchaus nichts bezweckt, als dass jener Andere unverletzt bleibe oder
gar Hilfe, Beistand und Erleichterung erhalte. Dieser Zweck allein driickt einer Handlung oder
Unterlassung den Stempel des moralischen Wertes auf; welcher demnach ausschliefSlich darauf beruht,
dass die Handlung bloB zu Nutz und Frommen eines Andern geschehe oder unterbleibe. [...]

Wenn nun aber meine Handlung ganz allein des Andern wegen geschehen soll; so muss sein Wohl und
Wehe unmittelbar mein Motiv sein: so wie bei allen anderen Handlungen das meinige es ist. Dies bringt
unser Problem auf einen engeren Ausdruck, namlich diesen: wie ist es irgend moglich, dass das Wohl
und Wehe eines Andern unmittelbar. d. h, ganz so wie sonst nur mein eigenes, meinen Willen bewege,
also direkt mein Motiv und sogar es bisweilen in dem Grade werde, dass ich demselben mein eigenes
Wohl und Wehe, diese sonst alleinige Quelle meiner Motive, mehr oder weniger nachsetze? — Offenbar
nur dadurch, dass jener Andere der letzte Zweck meines Willens wird, ganz so wie sonst ich selbst es bin:
also dadurch, dass ich ganz unmittelbar sein Wohl will und sein Wehe nicht will, so unmittelbar wie
sonst nur das meinige. Dies aber setzt notwendig voraus, dass ich bei seinem Wehe als solchem
geradezu mitleide, sein Wehe fiihle wie sonst nur meines und deshalb sein Wohl unmittelbar will wie
sonst nur meines. Dies erfordert aber, dass ich auf irgendeine Weise mit ihm identifiziert sei, d. h., dass
jener ganzliche Unterschied zwischen und jedem Andern, auf welchem gerade mein Egoismus beruht,

wenigstens in einem gewissen Grade aufgehoben sei.
Arthur Schopenhauer, Preisschrift iiber die Grundlage der Moral, In: Ders.: Werke in zehn Bdn. Hrsg. v. Arthur Hiibscher. Bd. VI. Ziirich,
Diogenes, 1977, S. 245-250; Bd. IX, S.219-225.

6. Egoismus und Ubelwollen: Die antimoralischen Grundtriebfedern

6.1. Der Egoismus

In der pessimistischen Weltsicht Schopenhauers bildet der Egoismus — wie beim Tier — die
Grundtriebfeder des Menschen, als ein Drang zum Dasein und Wohlsein. Weil er Ausdruck des , Willens”
ist, entspricht er dem innersten Kern des Menschen, und treibt in den allermeisten Fallen sein Handeln
an. Der Mensch will, auf akkumulierende Weise:

3/7



1éere LMRL Toinon Schmit

sein Dasein erhalten
schmerzfrei leben

sich moglichst wohl spliren
immer mehr geniellen

PwnNPE

Der Egoismus ist somit , kolossal” und ,grenzenlos”, und zielt auf das eigene Wohl ab. Durch den
Egoismus hervorgerufene Laster sind Gier, Vollerei, Eigennutz, Geiz, Ungerechtigkeit oder Stolz. Er ergibt
sich aus der natiirlichen Maxime®:

,Hilf niemanden, vielmehr verletze alle, wenn es dir gerade niitzt”

Dabei ist hervorzuheben, dass eine egoistische Handlung nicht zwingend unmoralisch sein muss. Sie
kann auch gar nicht die Frage von richtig und falsch betreffen und ware somit amoralisch, also
auRerhalb des Bereichs der Moral. So steht es mir etwa frei zu, mich jeden Tag durch eine Thai Massage
verwohnen zu lassen, ohne dass dies moralisch verwerflich sei.

6.2 Die Bosheit?

Die Bosheitis bildet den zweiten der Moral entgegengesetzten Trieb, da sie sich auf das Leiden anderer
ausrichtet, bestimmt durch die Maxime:

,Verletze alle so sehr du kannst”

Sie ist oft in niederen Graden vorzufinden: Alle Menschen tragen gegenseitiges Ubelwollen in sich, nur
fallt dies im Allgemeinen nicht auf, da Klugheit und Hoflichkeit ,,ihren Mantel dariiber decken”. Bei lGblen
Nachreden - oder noch auffallender- bei Zornausbriichen gibt sich die Bosheit jedoch zu erkennen.
Schopenhauer unterscheidet vier Griinde, die zur Bosheit flihren:

Die Kollision von Egoismen

Das Erspahen der Laster und Schwdchen von anderen
Der Neid

Die Schadenfreude

PwnNPE

Der Neid ist als Hauptquelle der Bosheit durchaus menschlich. Die Schadenfreude hingegen ist
teuflischer Natur, und zeugt von der absoluten Schlechtigkeit des Menschen.

Unterschied von Egoismus und Bosheit

Waihrend die Grundhaltung des Egoismus zu unmoralischem Verhalten fiihren kann, zielt sie nie darauf
ab. Der verursachte Schaden des Egoismus ist immer nur Mittel zu einem bestimmten Zweck, namlich
meinem Eigennutzen. Bei der Bosheit hingegen sind Schmerz und Leiden des Anderen Zweck meiner
Handlung.

Will ich einen Sportwettkampf gewinnen, um Preisgeld zu ergattern, dann ist das Bezwingen des
anderen nur Mittel zu diesem Zweck (->egoistische Grundhaltung). Tue ich es hingegen, um ihn zu
demitigen, wére es ein Ausdruck von Schadenfreude (->boshafte Grundhaltung).

" Persénlicher Grundsatz des eigenen Handelns.
2 Auch ,Ubelwollen“ oder ,,Gehéassigkeit*.

a4/7



1éere LMRL Toinon Schmit

7. Das Mitleid

7.1  Mitleid als Kriterium fir moralisches Handeln

Da der Egoismus die Realitdt des Menschen ausmacht, halt Schopenhauer es fiir durchaus schwierig,
eine Triebfeder der Moral hervorzubringen. Es brauche mehr als eine ,,apriorische Seifenblase”, namlich
einen Beweis flir etwas tatsachlich Reales, das zeigt, dass der Mensch seine egoistische Natur
liberwinden kann.

Gleichzeitig ist klar, dass unsere Welt durchaus von moralischen Handlungen ausgefiillt zu sein scheint,
wenn wir Handlungen als ,gut” bewerten und in Situationen Hilfe oder Beistand leisten, indem wir etwa
einem Kind tber die StraBe helfen. Diese ,guten” Handlungen kénnen unmaoglich den antimoralischen
Grundtriebfedern entspringen.

Da egoistische und boshafte Handlungen sich
jeweils auf das eigene Wohlergehen und das
fremde Leiden beziehen, kann das Fundament
der Moral nur noch im eigenen Leiden oder im

Egoismus Bosheit

( . ) ( — ) fremden Wohlergehen gesucht werden.
amoralisch . Leid Is A .
| | oder | unmoralisch Das.e/gene eiden muss als Art pervert.'lerter
unmoralisch Egoismus ausgeschlossen werden. Bleibt also
— —

das fremde Wohlergehen. Aus diesem

Ausschlussverfahren heraus begriindet
| | eigenes | | fremdes Schopenhauer nun die dritte und
Wohlergehen LeidenLMRL letztmogliche Triebfeder fiir menschliches
——— ———

Handeln: Das Mitleid.

Eine moralische Handlung kann nur dem Mitleid entspringen. Das Mitleid bildet somit das Kriterium fir
moralisches Handeln. Mitleid bezieht sich als einzige moralische Triebfeder ausschlielRlich auf das ,,Wohl
und Wehe des Anderen”, sodass ihr kein , interessierter” Grund beiwohnen darf (eigener Erfolg, Ehre,
Sympathie, usw.). Wenn meiner Handlung der Egoismus beigemischt ist — und ich der GroRmutter z.T.
Uber die StraRe helfe, um Sympathie zu erwerben — so verliert die Handlung ihren moralischen Wert.
Das fremde Wohlergehen muss somit unmittelbar an die Stelle meines eigenen Handlungsmotivs
treten:

»Wenn nun aber meine Handlung ganz allein des Andern wegen geschehen soll; so muss sein Wohl
und Wehe unmittelbar mein Motiv sein”

Der Mensch sieht generell sich selbst als Zweck seiner Handlungen. In den seltenen Fallen des Mitleids
jedoch wird dies umgekehrt, sodass der Andere , der letzte Zweck meines Willens wird“. In diesem
Moment gelingt es dem Menschen, seinen Egoismus abzulegen, und seine Natur zu Giberwinden.

5/7



1ere

LMRL

Toinon Schmit

Chat GPT

ACHTUNG!

S
2
b R~
S

o
Spielende
Kinder

6/7



1éere LMRL Toinon Schmit

7.2 Das Mitleid als groBes Mysterium der Ethik

Mitleid entsteht durch das Bewusstsein des Leidens des Anderen: Ich erkenne, dass das Leiden des
Anderen die gleiche Realitat besitzt, wie mein eigenes. Es ist eine Art Wissen, das nicht erlernt werden
kann, sondern in der Erfahrung angeeignet werden muss. Dennoch ist es flir Schopenhauer ein
Mysterium, dass der Mensch in der Lage ist, an die Stelle des Fiihlens und Leidens eines anderen zu
treten, insofern ich ja nicht der andere bin. Trotzdem identifiziere ich mich mit ihm in einer Weise, in der
ich sein Leiden und Wohlergehen als mein eigenes begreife, sodass der Mensch eine Bereitschaft
entwickelt, Gber seinen egoistischen Schatten zu springen. Das Mitleid durchbricht sozusagen durch
direkte Anteilnahme am Leid des Anderen den eigenen Egosimus.

Die wunderhafte Qualitadt der Mitleidsfahigkeit bildet die Grundlage fiir menschliches Gliick. Sie ist das
Fundament der Menschlichkeit (humanitas), da der Mensch seine selbstzentrierten oder boshaften
Motive Ubersteigt, d.h. transzendiert. Die Grenze zwischen Ich und Du verschimmt. Auch wenn die Zahl
der unehrlichen Leute lGberwiegend sein mag, so charakterisieren wir den Menschen am alltaglichen
Phanomen des Mitleids, da es ihn in seiner Einzigartigkeit hervorhebt. Nicht umsonst wirken Personen
ohne Mitleidsfahigkeit unmenschlich.

Mitleidsfahigkeit ist, umgekehrt ausgedriickt, notwendige Bedingung flir Menschlichkeit. Moralisches
Handeln hat zum Zweck, Das miterlittene Leid eines anderen zu verringern. Das Mitleid basiert somit
weder auf Vernunftprinzipien, noch auf einem reinen Nutzenkalkil (wie im Utilitarismus), sondern auf
einer moralischen Antriebskraft. Schopenahuer lehnt den reinen Individualismus ab und betont, dass
alle Lebewesen letztlich Teil eines einzigen ,Willens” sind. Durch das Mitleid erkennt das Individuum
intuitiv, dass es nicht isoliert, sondern mit allem verbunden ist.

8.  Schopenhauers Ethik und seine Folgen

Durch die Mitleidsfahigkeit ist der Mensch in der Lage, das ganze Leid zu
erkennen und das Wesen dieses Leids aufzunehmen. Er identifiziert alle
Lebewesen als Teil einer dahinschwindenden Welt. Auch Tiere werden
als leidende Wesen im Rahmen der humanitas in Schutz genommen: In
einer Vorreiterrolle gehorte Schopenhauer zu den ersten Mitgliedern
des 1841 gegriindeten Frankfurter Tierschutzvereins. Im Verhalten zu
Tieren haben unsere Handlungen eine moralische Bedeutsamkeit, da
die Gute des Charakters und der Kampf gegen die eigene egoistische
und boshafte Natur stattfindet:

., Mitleid mit Tieren hdngt mit der Giite des Charakters so genau
zusammen, dafs man zuversichtlich behaupten darf, wer gegen Thiere
grausam ist, konne kein guter Mensch sein. *

(Arthur Schopenhauer, Preisschrift tiber die Grundlage der Moral)

Schopenhauer und Butz (alias
Die Basis fiir Moral wird somit im Gefuhl begriindet. Allein das Motiv Atman) von Wilhelm Busch (1832-

oder die Gesinnung bestimmen die moralische Qualitit einer Handlung, 7908

nicht — wie im konsequentialistischen Denken — die Taten. Dass der

Mensch durch seine Gesinnung zu Verhaltensweisen verpflichtet wird, kennzeichnet Schopenhauers
Ethik als deontologisch (griech. deon, Pflicht). Die Deontologie kennzeichnet eine Ethik, die die
moralische Qualitat einer Handlung daran bemisst, ob der Handelnde aus einem Verstandnis seiner
Verpflichtung gehandelt hat.

717



