
1ère  LMRL Toinon Schmit 

Kapitel IV: Alte und neue Imperative  
Wie weit reicht meine Verantwortung?  

1. Hans Jonas  

  

 

 

 

 

 

 

2. Die eigene Verantwortung 

  
Wie verantwortlich fühlst du dich auf einer Skala von 1-5 in deinem Alltag? Beziehe dich dabei auf diese 
beiden Fotos und begründe deine Ansicht! 

                                
                                
                                
                                
                                
                                
                                
                                
                                

Ich bin 1903 in Deutschland in einer jüdischen 
Industriefamilie geboren. Mit 18 Jahren bin in den 

Zionisten beigetreten, und stand für die Gründung eines 
Staates Israel auf palästinensischem Gebiet. Durch die 

Steigende Drohung des Antisemitismus, bin ich 
zwischen 1933-1935 über London nach Palästina 

emigriert. 1940 habe ich an der Seite der britischen 
Armee gekämpft. 

Nach dem Krieg habe ich sowohl in Kanada wie auch in 
New York an der Universität Philosophie unterrichtet. 



3. Einleitung: Das Zeitalter der modernen Technik  
Hans Jonas zufolge hat die moderne Technik einen 
neuen Typ menschlichen Handelns 
hervorgerufen. Dem Menschen sei im Zeichen der 
Technologie ein enormer Machtzuwachs 
widerfahren, sodass die Ethik es heutzutage mit 
Handlungen zu tun bekommen hat, deren 
Konsequenzen ungewiss doch fatal sind, wie etwa 
am Beispiel des viel zu hohen CO2 Ausstoßes 
westlicher Länder zu erkennen ist.  
Jonas warnt somit vor den technologischen 
Gefahren unserer Zeit, die nicht nur mit der 
Zerstörung der Biosphäre, sondern letztlich auch 
mit der Zerstörung der Menschheit einhergehen:  
 
„Aber sicher genug ist, dass, wenn wir so fortfahren wie 

bisher, dies zu unverantwortbaren Katastrophen für 
das ganze planetarische ökologische System und für die 

Menschheit im Besonderen führen kann, ja muß. „1 
 

Mit dem Prinzip der Verantwortung ersucht Jonas eine Moral zu begründen, die den Menschen 
verpflichtet, die unabsehbaren Wirkungen des technologischen Fortschritts ernst zu nehmen. Pflicht 
bedeutet nichts anderes als das Handeln nach verbindlich geltenden Regeln in einem bestimmten 
Handlungsrahmen der Ethik.  

4. Verantwortungsethik als Zukunftsethik  
Jonas beobachtet, dass die tradierte Ethik bisher anthropozentristisch2 gewesen ist, da sie sich um den 
„direkten Umgang von Mensch mit Mensch“ kümmerte. Wie dem Denken Senecas und Aristoteles 
abzuerkennen ist, war die Ethik der Antike zwar gesellschaftsstrukturierend, ging jedoch von der 
Glückseligkeit des Einzelnen aus, die sich durch den tugendhaften Umgang mit Mitmenschen 
auszeichnete. Bisher sei dies auch unproblematisch gewesen, da das Wohl oder Übel einer Handlung auf 
das soziale Umfeld beschränkt war. Beispiele wären die Nächstenliebe („Liebe deinen nächsten wie dich 
selbst“) oder die goldene Regel („Tue Anderen, wie du wünschest, daß sie dir tun“). 
Mit der modernen Technik jedoch ist nun ein Umdenken gefordert, da der Verantwortungsbereich des 
Menschen erweitert wurde. Die Nächstenliebe müsse zur „Fernstenliebe“ erweitert werden, da der 
Horizont der Verantwortung nicht nur im räumlichen Sinne, sondern auch auf die Zukunft erweitert 
wird. Grundsätzlich sind die umweltzerstörenden Folgen der Technik auch nicht abschätzbar, sodass in 
dieser neuen Zukunftsethik nach einer „Heuristik 

 der Furcht“3 operiert werden muss. Nur die Furcht 
vermag es, einen Totalschaden zu vermeiden, indem bei mehreren Prognosen immer die schlechtere 
der besseren vorzuziehen ist.  
 

 
1 (Berliner Votum, Juni 1992) 
2 Den Menschen in den Mittelpunkt stellend, d.h. Handlungen werden danach bewertet, ob sie dem 
Menschen nutzen oder schaden. 
3 Bei Unsicherheit über die Folgen einer Handlung soll man die schlimmste mögliche Konsequenz ernst 
nehmen und vermeiden. 



1ère  LMRL Toinon Schmit 

 

5. HANS JONAS: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für 
die technologische Zivilisation. (Kapitel 5) 

1. Kants kategorischer Imperativ sagte: „Handle so, dass du auch wollen kannst, dass deine Maxime 
allgemeines Gesetz werde.“ Das hier angerufene »kann« ist das der Vernunft und ihrer Einstimmung mit 
sich selbst: Die Existenz einer Gesellschaft menschlicher Akteure (handelnder Vernunftwesen) 
vorausgesetzt, muss die Handlung so sein, dass sie sich ohne Selbstwiderspruch als allgemeine Übung 
dieser Gemeinschaft vorstellen lässt. Man beachte, dass hier die Grundüberlegung der Moral nicht 5 
selber moralisch, sondern logisch ist: das „wollen können“ oder „nicht können“ drückt logische 
Selbstverträglichkeit oder -unverträglichkeit, nicht sittliche Approbation oder Revulsion aus. Es liegt aber 
kein Selbstwiderspruch in der Vorstellung, dass die Menschheit einmal aufhöre zu existieren, und somit 
auch kein Selbstwiderspruch in der Vorstellung, dass das Glück gegenwärtiger und nächstfolgender 
Generationen mit dem Unglück oder gar der Nichtexistenz späterer Generationen erkauft wird so wenig, 10 
wie schließlich im Umgekehrten, dass die Existenz und das Glück späterer Generationen mit dem 
Unglück und teilweise sogar der Vertilgung gegenwärtiger erkauft wird. […]  
2. Ein Imperativ, der auf den neuen Typ menschlichen Handelns passt und an den neuen Typ von 
Handlungssubjekt gerichtet ist, würde etwa so lauten: „Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung 
verträglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden“; oder negativ ausgedrückt: 15 
„Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung nicht zerstörerisch sind für die künftige Möglichkeit 
solchen Lebens“; oder einfach: „Gefährde nicht die Bedingungen für den indefiniten Fortbestand der 
Menschen auf Erden“; oder, wieder positiv gewendet: „Schließe in deine gegenwärtige Wahl die 
zukünftige Integrität des Menschen als Mit-Gegenstand deines Wollens ein“.  
3. Es ist ohne weiteres ersichtlich, dass kein rationaler Widerspruch in der Verletzung dieser Art von 20 
Imperativ involviert ist. Ich kann das gegenwärtige Gut unter Aufopferung des zukünftigen Guts wollen. 
Ich kann, so wie mein eigenes Ende, auch das Ende der Menschheit wollen. […] Aber der neue Imperativ 
sagt eben, dass wir zwar unser eigenes Leben, aber nicht das der Menschheit wagen dürfen; und dass 
Achill zwar das Recht hatte, für sich selbst ein kurzes Leben ruhmreicher Taten vor einem langen Leben 
ruhmloser Sicherheit zu wählen (unter der stillschweigenden Voraussetzung nämlich, dass eine 25 
Nachwelt da sein wird, die von seinen Taten zu erzählen weiß); dass wir aber nicht das Recht haben, das 
Nichtsein künftiger Generationen wegen des Seins der jetzigen zu wählen oder auch nur zu wagen. […]  
4. Es ist ferner offensichtlich, dass der neue Imperativ sich viel mehr an öffentliche Politik als an privates 
Verhalten richtet, […]. Kants kategorischer Imperativ war an das Individuum gerichtet und sein Kriterium 
war augenblicklich. Er forderte jeden von uns auf, zu erwägen, was geschehen würde, wenn die Maxime 30 
meiner jetzigen Handlung zum Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gemacht würde oder es in 
diesem Augenblick schon wäre: die Selbsteinstimmigkeit oder Nichteinstimmigkeit einer solchen 
hypothetischen Verallgemeinerung wird zur Probe meiner privaten Wahl gemacht. […] In der Tat, reale 
Folgen sind überhaupt nicht ins Auge gefasst und das Prinzip ist nicht dasjenige objektiver 
Verantwortung, sondern das der subjektiven Beschaffenheit meiner Selbstbestimmung. Der neue 35 
Imperativ ruft eine andere Einstimmigkeit an: nicht die des Aktes mit sich selbst, sondern die seiner 
schließlichen Wirkungen mit dem Fortbestand menschlicher Aktivität in der Zukunft. Und die 
„Universalisierung“, die er ins Auge fasst, ist keineswegs hypothetisch - das heißt die bloß logische 
Übertragung vom individuellen „Ich“ auf ein imaginäres, kausal damit unverbundenes „Alle“ („wenn 
jeder so täte“): im Gegenteil, die dem neuen Imperativ unterworfenen Handlungen, nämlich 40 
Handlungen des kollektiven Ganzen, haben den universalen Bezug in dem tatsächlichen Ausmaß ihrer 
Wirksamkeit: sie „totalisieren“ sich selbst im Fortschritt ihres Impulses und können nicht anders, als in 
der Gestaltung des universalen Zustands der Dinge zu terminieren. Dies nun fügt dem moralischen 



Kalkül den Zeithorizont hinzu, der in der logischen Augenblicksoperation des kantischen Imperativs 
gänzlich fehlt: extrapoliert der letztere in eine immer-gegenwärtige Ordnung abstrakter Kompatibilität, 45 
so extrapoliert unser Imperativ in eine berechenbar wirkliche Zukunft als die unabgeschlossene 
Dimension unserer Verantwortlichkeit. 
Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation. Frankfurt/M., Suhrkamp, 8. Aufl. 2020, Kapitel V, 
S. 35-38. 

 

6.  Alte und neue Imperative  
Die Zielsetzung von Jonas besteht nun darin, durch die Formulierung des folgenden neuen ethischen 
Imperativs4

 eine Grundlegung zu schaffen, die den neuen Ansprüchen der Zukunftsethik gerecht werden 
kann:  Der Mensch soll so handeln, dass sein Handeln positive oder zumindest keine negativen Folgen 
für die nachfolgenden Generation hat.  

6.1. Der kategorische Imperativ Kants  

Dieser Imperativ ist deshalb neu, da er auf dem kategorischen 
Imperativ Immanuel Kants20 aufbaut, sich jedoch in wesentlichen 
Punkten von ihm trennt.  
Ähnlich wie Hans Jonas verfolgte Immanuel Kant das Ziel, eine 
Grundlegung der Moral zu schaffen, nämlich durch den Entwurf einer 
Moralphilosophie, die auf der reinen (=erfahrungsunabhängigen) 
Vernunft des Menschen basiert. Der Mensch als handelndes 
Vernunftwesen nimmt durch die Fähigkeit, Recht von Unrecht zu 
unterscheiden sowie nach selbstauferlegten Prinzipien zu leben eine 
besondere Position in der Natur ein. Der kategorische Imperativ ist ein 
allgemeingültiges Gesetz, das im Vernunftdenken des Menschen den 
Maßstab für die moralische Beurteilung von Handlungen liefern soll:  
„Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz 
werde“  
Anders formuliert: man soll nur so handeln, wie man es in gleicher Weise von jedem anderen 
Vernunftwesen verlangt und erwartet. Menschliche Akteure erlangen mit dem kategorischen Imperativ 
die Möglichkeit, die Richtigkeit ihrer Handlungen zu überprüfen, indem sie sie einer Prüfung der 
Verallgemeinerbarkeit unterzieht. Als Beispiel: Der Imperativ „Du sollst nicht töten“ geht daraus hervor, 
dass man unmöglich ohne Widerspruch wollen kann, dass das Töten anderer das Handeln unserer 
Gesellschaft bestimmt.  

 

6.2. Deontologie vs Konsequentialismus  

Kurze Begriffserklärung: 

Deontologische Ethik Konsequentialistische Ethik 

• Gr.: déon = Pflicht 

• beurteilt Handlungen danach, ob sie 
einer Pflicht oder einem moralischen 
Gesetz entsprechen – nicht danach, 
welche Folgen sie haben. 

• Beurteilt Handlungen in Bezug auf die 
Folgen, die sie haben, d.h. richtig ist, was 
gute Konsequenzen hat (Bsp. 
Utilitarismus) 

 
4 Ein Imperativ bezeichnet eine Aufforderung an einen Adressaten, eine bestimmte Handlung auszuführen. 



 
Wie unterscheidet sich nun der kategorische Imperativ vom neuen Imperativ, den Hans Jonas 
vorschlägt? Kant orientiert sich nur daran, ob Handlungen gut oder schlecht sind. Unabhängig von der 
Situation ist es dem Menschen etwa verwehrt, zu lügen. Der Mensch hat also durch den Einsatz seiner 
Vernunft eine moralische Pflicht. Eine Pflicht bedeutet, dass Handlungen notwendig aus der Achtung 
fürs Gesetz gelten. Die Moralphilosophie Kants ist somit deontologisch, da sie wie bei Schopenhauer – 
wenn auch nicht auf dem Mitleid – so doch auf der Gesinnung des Menschen aufbaut.  
Jonas geht es hingegen um die Konsequenzen einer Handlung. Seine Theorie ist wie der Utilitarismus 
konsequentialistischer Natur: Der neue Imperativ zielt auf die Folgen oder „Wirkungen“ von 
Handlungen hinsichtlich der Möglichkeit für zukünftiges Leben. Da die technologische Zivilisation aus 
Handlungen mit kumulativen Fernwirkungen besteht (Bsp. CO2-Ausstoss beim Autofahren), die auf 
schleichende Weise der Umwelt und dem Menschen schaden, braucht die Welt eine Moral für den 
„kollektiven Täter und die kollektive Tat“.  
 

1.3. Gegenüberstellung der Imperative (Abschnitt 4) 

Moral spielt sich somit nicht länger im Kopf des Einzelnen, sondern im Raum der öffentlichen Politik ab, 

und ist nun an reales Wissen unserer Umstände gebunden. Der kategorische Imperativ Kants ist nicht in 

der Lage, die Zukunft miteinzubeziehen, da er a) auf das Individuum gerichtet und b) augenblicklich ist.5
 

Es geht um die subjektive Beschaffenheit meiner Selbstbestimmung (darf ich x tun?). Der gute Wille des 

Einzelnen ist jedoch unzureichend, wenn wie heutzutage die Folgen unabsehbar sind und die 

Nichtexistenz zukünftiger Generationen mit sich bringen kann. Kants subjektives moralisches Gesetz wird 

deshalb von Jonas zu einer zukunftsorientierten Verantwortungsethik umgeändert: 

Aspekt Kategorischer Imperativ (Kant) Neuer Imperativ (Jonas) 

Formulierung  
 
 
 
 
 

 

Zeitlicher Horizont  
 
 

 

Prinzip  
 
 
 

 

Ziel/ Anliegen  
 
 

 

Ethikrichtung  
 
 

 

 
5 Jonas betont in diesem Sinne, dass die Nichtexistenz zukünftiger Generationen nicht mit dem Prinzip des kategorischen 
Imperativs im Widerspruch steht. 



Der alte wie auch der neue Imperativ beanspruchen Allgemeingültigkeit und gelten als kategorische 

moralische Gebote. Der Unterschied besteht darin, dass bei Kant die Allgemeingültigkeit aus der 

gedanklichen Verallgemeinerung einer Handlung entsteht, während sie bei Jonas aus den tatsächlichen 

Auswirkungen einer Handlung auf die Welt und die Zukunft folgt. Kurz: 

Kant fragt: „Kann ich wollen, dass alle so handeln?“ 

Jonas fragt: „Was richtet dieses Handeln langfristig in der Welt an?“ 

Anwendungsbeispiel  

 
 
 
Nach einem erholsamen Sommerpicknick im Park überlegst du 
dir, ob du deinen Müll nicht einfach liegen lassen könntest. 
Glücklicherweise wirst du an deinen Ethikunterricht erinnert:  
 

 
 
 
 

 
→ Anwendung des kategorischen Imperativs 
 

 
→ Anwendung des neuen Imperativs: 
 

 

                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 

                                
                                
                                
                                
                                
                                
                                
                                
                                



 
Beide Imperative führen zum gleichen moralischen Grundprinzip („Schmeiße deinen Müll in die 
Tonne!“). Der alte Imperativ tut dies durch die subjektive Stimme der Vernunft, der neue Imperativ 
durch die objektive Stimme der Verantwortung.  
 

 

2. Ausblick: Wie weit reicht meine Verantwortung?  
Für Jonas dürfen wir durchaus unser eigenes Leben bis zur Ruhmsucht ausleben, unter der Bedingung, 
dass die Nachwelt nicht darunter leidet. Nicht nur Politiker und Wissenschaftler, sondern jeder Mensch 
ist mitverantwortlich für das Wohlergehen zukünftiger Generationen.  
Jonas erhofft sich darüber hinaus, dass dieses Umdenken die Denkgewohnheiten zukünftiger 

Generationen ändert, da diese in ihrem sozialen Milieu von vornherein genügend alarmiert worden sind, 

um der Umweltkatastrophe mit Ernst und Furcht entgegenzutreten und somit später auf die 

Machtinstanzen der Politik und Wissenschaft Druck ausüben.  

 

                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 
                                 


