1éere LMRL Toinon Schmit

Kapitel IV: Alte und neue Imperative

Wie weit reicht meine Verantwortung?

1. Hans Jonas

Ich bin 1903 in Deutschland in einer judischen
Industriefamilie geboren. Mit 18 Jahren bin in den
Zionisten beigetreten, und stand fur die Griundung eines
Staates Israel auf palastinensischem Gebiet. Durch die
Steigende Drohung des Antisemitismus, bin ich
zwischen 1933-1935 uber London nach Palastina
emigriert. 1940 habe ich an der Seite der britischen
Armee gekampft.

Nach dem Krieg habe ich sowohl in Kanada wie auch in
New York an der Universitat Philosophie unterrichtet.

2. Die eigene Verantwortung

Wie verantwortlich fiihlst du dich auf einer Skala von 1-5 in deinem Alltag? Beziehe dich dabei auf diese
beiden Fotos und begriinde deine Ansicht!



3. Einleitung: Das Zeitalter der modernen Technik

Hans Jonas zufolge hat die moderne Technik einen
neuen Typ menschlichen Handelns
hervorgerufen. Dem Menschen sei im Zeichen der
Technologie ein enormer Machtzuwachs
widerfahren, sodass die Ethik es heutzutage mit
Handlungen zu tun bekommen hat, deren
Konsequenzen ungewiss doch fatal sind, wie etwa
am Beispiel des viel zu hohen CO2 AusstoRes
westlicher Lander zu erkennen ist.

Jonas warnt somit vor den technologischen
Gefahren unserer Zeit, die nicht nur mit der
Zerstorung der Biosphare, sondern letztlich auch
mit der Zerstorung der Menschheit einhergehen:

»Aber sicher genug ist, dass, wenn wir so fortfahren wie
bisher, dies zu unverantwortbaren Katastrophen fur
das ganze planetarische 6kologische System und fir die
Menschheit im Besonderen fiihren kann, ja muR. ,*

Mit dem Prinzip der Verantwortung ersucht Jonas eine Moral zu begriinden, die den Menschen
verpflichtet, die unabsehbaren Wirkungen des technologischen Fortschritts ernst zu nehmen. Pflicht
bedeutet nichts anderes als das Handeln nach verbindlich geltenden Regeln in einem bestimmten
Handlungsrahmen der Ethik.

4. Verantwortungsethik als Zukunftsethik

Jonas beobachtet, dass die tradierte Ethik bisher anthropozentristisch? gewesen ist, da sie sich um den
,direkten Umgang von Mensch mit Mensch” kimmerte. Wie dem Denken Senecas und Aristoteles
abzuerkennen ist, war die Ethik der Antike zwar gesellschaftsstrukturierend, ging jedoch von der
Gluckseligkeit des Einzelnen aus, die sich durch den tugendhaften Umgang mit Mitmenschen
auszeichnete. Bisher sei dies auch unproblematisch gewesen, da das Wohl oder Ubel einer Handlung auf
das soziale Umfeld beschrankt war. Beispiele waren die Nachstenliebe (, Liebe deinen nachsten wie dich
selbst”) oder die goldene Regel (,, Tue Anderen, wie du wiinschest, daf§ sie dir tun®).

Mit der modernen Technik jedoch ist nun ein Umdenken gefordert, da der Verantwortungsbereich des
Menschen erweitert wurde. Die Nachstenliebe misse zur ,Fernstenliebe” erweitert werden, da der
Horizont der Verantwortung nicht nur im rdumlichen Sinne, sondern auch auf die Zukunft erweitert
wird. Grundsatzlich sind die umweltzerstérenden Folgen der Technik auch nicht abschétzbar, sodass in
dieser neuen Zukunftsethik nach einer ,Heuristik der Furcht® operiert werden muss. Nur die Furcht
vermag es, einen Totalschaden zu vermeiden, indem bei mehreren Prognosen immer die schlechtere
der besseren vorzuziehen ist.

1 (Berliner Votum, Juni 1992)

2Den Menschen in den Mittelpunkt stellend, d.h. Handlungen werden danach bewertet, ob sie dem
Menschen nutzen oder schaden.

3 Bei Unsicherheit Gber die Folgen einer Handlung soll man die schlimmste mogliche Konsequenz ernst
nehmen und vermeiden.



10

15

20

25

30

35

40

1éere LMRL Toinon Schmit

5. HANS JONAS: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fur
die technologische Zivilisation. (Kapitel 5)

1. Kants kategorischer Imperativ sagte: ,Handle so, dass du auch wollen kannst, dass deine Maxime
allgemeines Gesetz werde.” Das hier angerufene »kann« ist das der Vernunft und ihrer Einstimmung mit
sich selbst: Die Existenz einer Gesellschaft menschlicher Akteure (handelnder Vernunftwesen)
vorausgesetzt, muss die Handlung so sein, dass sie sich ohne Selbstwiderspruch als allgemeine Ubung
dieser Gemeinschaft vorstellen lasst. Man beachte, dass hier die Grundiiberlegung der Moral nicht
selber moralisch, sondern logisch ist: das ,, wollen kdbnnen“ oder ,nicht kénnen” driickt logische
Selbstvertraglichkeit oder -unvertraglichkeit, nicht sittliche Approbation oder Revulsion aus. Es liegt aber
kein Selbstwiderspruch in der Vorstellung, dass die Menschheit einmal aufhére zu existieren, und somit
auch kein Selbstwiderspruch in der Vorstellung, dass das Gliick gegenwartiger und nachstfolgender
Generationen mit dem Ungliick oder gar der Nichtexistenz spaterer Generationen erkauft wird so wenig,
wie schlieRlich im Umgekehrten, dass die Existenz und das Gliick spaterer Generationen mit dem
Ungliick und teilweise sogar der Vertilgung gegenwartiger erkauft wird. [...]

2. Ein Imperativ, der auf den neuen Typ menschlichen Handelns passt und an den neuen Typ von
Handlungssubjekt gerichtet ist, wiirde etwa so lauten: ,,Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung
vertraglich sind mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden”; oder negativ ausgedriickt:
,Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung nicht zerstorerisch sind fiir die kiinftige Moglichkeit
solchen Lebens”; oder einfach: ,Gefahrde nicht die Bedingungen fiir den indefiniten Fortbestand der
Menschen auf Erden”; oder, wieder positiv gewendet: ,,SchlieRe in deine gegenwartige Wahl die
zukinftige Integritdt des Menschen als Mit-Gegenstand deines Wollens ein“.

3. Es ist ohne weiteres ersichtlich, dass kein rationaler Widerspruch in der Verletzung dieser Art von
Imperativ involviert ist. Ich kann das gegenwartige Gut unter Aufopferung des zukiinftigen Guts wollen.
Ich kann, so wie mein eigenes Ende, auch das Ende der Menschheit wollen. [...] Aber der neue Imperativ
sagt eben, dass wir zwar unser eigenes Leben, aber nicht das der Menschheit wagen diirfen; und dass
Achill zwar das Recht hatte, fiir sich selbst ein kurzes Leben ruhmreicher Taten vor einem langen Leben
ruhmloser Sicherheit zu wahlen (unter der stillschweigenden Voraussetzung namlich, dass eine
Nachwelt da sein wird, die von seinen Taten zu erzdhlen weil); dass wir aber nicht das Recht haben, das
Nichtsein kiinftiger Generationen wegen des Seins der jetzigen zu wahlen oder auch nur zu wagen. [...]
4. Es ist ferner offensichtlich, dass der neue Imperativ sich viel mehr an 6ffentliche Politik als an privates
Verhalten richtet, [...]. Kants kategorischer Imperativ war an das Individuum gerichtet und sein Kriterium
war augenblicklich. Er forderte jeden von uns auf, zu erwagen, was geschehen wiirde, wenn die Maxime
meiner jetzigen Handlung zum Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung gemacht wiirde oder es in
diesem Augenblick schon ware: die Selbsteinstimmigkeit oder Nichteinstimmigkeit einer solchen
hypothetischen Verallgemeinerung wird zur Probe meiner privaten Wahl gemacht. [...] In der Tat, reale
Folgen sind iberhaupt nicht ins Auge gefasst und das Prinzip ist nicht dasjenige objektiver
Verantwortung, sondern das der subjektiven Beschaffenheit meiner Selbstbestimmung. Der neue
Imperativ ruft eine andere Einstimmigkeit an: nicht die des Aktes mit sich selbst, sondern die seiner
schlieBlichen Wirkungen mit dem Fortbestand menschlicher Aktivitat in der Zukunft. Und die
»,Universalisierung”, die er ins Auge fasst, ist keineswegs hypothetisch - das heifSt die blof3 logische
Ubertragung vom individuellen ,Ich“ auf ein imaginares, kausal damit unverbundenes ,Alle” (,wenn
jeder so tate”): im Gegenteil, die dem neuen Imperativ unterworfenen Handlungen, ndmlich
Handlungen des kollektiven Ganzen, haben den universalen Bezug in dem tatsachlichen AusmaR ihrer
Wirksamkeit: sie ,totalisieren” sich selbst im Fortschritt ihres Impulses und kénnen nicht anders, als in
der Gestaltung des universalen Zustands der Dinge zu terminieren. Dies nun fligt dem moralischen



45

Kalkiil den Zeithorizont hinzu, der in der logischen Augenblicksoperation des kantischen Imperativs
ganzlich fehlt: extrapoliert der letztere in eine immer-gegenwartige Ordnung abstrakter Kompatibilitat,
so extrapoliert unser Imperativ in eine berechenbar wirkliche Zukunft als die unabgeschlossene

Dimension unserer Verantwortlichkeit.
Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation. Frankfurt/M., Suhrkamp, 8. Aufl. 2020, Kapitel V,
S. 35-38.

6. Alte und neue Imperative

Die Zielsetzung von Jonas besteht nun darin, durch die Formulierung des folgenden neuen ethischen
Imperativs? eine Grundlegung zu schaffen, die den neuen Anspriichen der Zukunftsethik gerecht werden
kann: Der Mensch soll so handeln, dass sein Handeln positive oder zumindest keine negativen Folgen
flr die nachfolgenden Generation hat.

6.1. Der kategorische Imperativ Kants

Dieser Imperativ ist deshalb neu, da er auf dem kategorischen
Imperativ Immanuel Kants2o aufbaut, sich jedoch in wesentlichen
Punkten von ihm trennt.

Ahnlich wie Hans Jonas verfolgte Immanuel Kant das Ziel, eine
Grundlegung der Moral zu schaffen, namlich durch den Entwurf einer
Moralphilosophie, die auf der reinen (=erfahrungsunabhangigen)
Vernunft des Menschen basiert. Der Mensch als handelndes
Vernunftwesen nimmt durch die Fahigkeit, Recht von Unrecht zu
unterscheiden sowie nach selbstauferlegten Prinzipien zu leben eine
besondere Position in der Natur ein. Der kategorische Imperativ ist ein
allgemeingiiltiges Gesetz, das im Vernunftdenken des Menschen den
Malstab fiir die moralische Beurteilung von Handlungen liefern soll: :
,Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz
werde”

Anders formuliert: man soll nur so handeln, wie man es in gleicher Weise von jedem anderen
Vernunftwesen verlangt und erwartet. Menschliche Akteure erlangen mit dem kategorischen Imperativ
die Moglichkeit, die Richtigkeit ihrer Handlungen zu Gberprifen, indem sie sie einer Priifung der
Verallgemeinerbarkeit unterzieht. Als Beispiel: Der Imperativ ,,Du sollst nicht téten“ geht daraus hervor,
dass man unmoglich ohne Widerspruch wollen kann, dass das Téten anderer das Handeln unserer
Gesellschaft bestimmt.

6.2. Deontologie vs Konsequentialismus

Kurze Begriffserkldrung:

Deontologische Ethik Konsequentialistische Ethik
e Gr.: déon = Pflicht e Beurteilt Handlungen in Bezug auf die
e beurteilt Handlungen danach, ob sie Folgen, die sie haben, d.h. richtig ist, was
einer Pflicht oder einem moralischen gute Konsequenzen hat (Bsp.
Gesetz entsprechen — nicht danach, Utilitarismus)
welche Folgen sie haben.

4 Ein Imperativ bezeichnet eine Aufforderung an einen Adressaten, eine bestimmte Handlung auszufiihren.



Wie unterscheidet sich nun der kategorische Imperativ vom neuen Imperativ, den Hans Jonas
vorschlagt? Kant orientiert sich nur daran, ob Handlungen gut oder schlecht sind. Unabhangig von der
Situation ist es dem Menschen etwa verwehrt, zu ligen. Der Mensch hat also durch den Einsatz seiner
Vernunft eine moralische Pflicht. Eine Pflicht bedeutet, dass Handlungen notwendig aus der Achtung
flirs Gesetz gelten. Die Moralphilosophie Kants ist somit deontologisch, da sie wie bei Schopenhauer —
wenn auch nicht auf dem Mitleid — so doch auf der Gesinnung des Menschen aufbaut.

Jonas geht es hingegen um die Konsequenzen einer Handlung. Seine Theorie ist wie der Utilitarismus
konsequentialistischer Natur: Der neue Imperativ zielt auf die Folgen oder ,,Wirkungen“ von
Handlungen hinsichtlich der Moglichkeit fiir zukiinftiges Leben. Da die technologische Zivilisation aus
Handlungen mit kumulativen Fernwirkungen besteht (Bsp. CO2-Ausstoss beim Autofahren), die auf
schleichende Weise der Umwelt und dem Menschen schaden, braucht die Welt eine Moral fiir den
,kollektiven Tater und die kollektive Tat”.

1.3. Gegenlberstellung der Imperative (Abschnitt 4)

Moral spielt sich somit nicht langer im Kopf des Einzelnen, sondern im Raum der 6ffentlichen Politik ab,
und ist nun an reales Wissen unserer Umstdande gebunden. Der kategorische Imperativ Kants ist nicht in
der Lage, die Zukunft miteinzubeziehen, da er a) auf das Individuum gerichtet und b) augenblicklich ist.’
Es geht um die subjektive Beschaffenheit meiner Selbstbestimmung (darf ich x tun?). Der gute Wille des
Einzelnen ist jedoch unzureichend, wenn wie heutzutage die Folgen unabsehbar sind und die
Nichtexistenz zukiinftiger Generationen mit sich bringen kann. Kants subjektives moralisches Gesetz wird
deshalb von Jonas zu einer zukunftsorientierten Verantwortungsethik umgedndert:

Aspekt Kategorischer Imperativ (Kant) Neuer Imperativ (Jonas)

Formulierung

Zeitlicher Horizont

Prinzip

Ziel/ Anliegen

Ethikrichtung

5 Jonas betont in diesem Sinne, dass die Nichtexistenz zukiinftiger Generationen nicht mit dem Prinzip des kategorischen
Imperativs im Widerspruch steht.




Der alte wie auch der neue Imperativ beanspruchen Allgemeingiltigkeit und gelten als kategorische
moralische Gebote. Der Unterschied besteht darin, dass bei Kant die Allgemeinglltigkeit aus der
gedanklichen Verallgemeinerung einer Handlung entsteht, wahrend sie bei Jonas aus den tatsachlichen
Auswirkungen einer Handlung auf die Welt und die Zukunft folgt. Kurz:

Kant fragt: ,Kann ich wollen, dass alle so handeln?“

Jonas fragt: ,Was richtet dieses Handeln langfristig in der Welt an?“

Anwendungsbeispiel

Nach einem erholsamen Sommerpicknick im Park tberlegst du
dir, ob du deinen Miill nicht einfach liegen lassen konntest.
Glucklicherweise wirst du an deinen Ethikunterricht erinnert:

- Anwendung des kategorischen Imperativs

- Anwendung des neuen Imperativs:



Beide Imperative flihren zum gleichen moralischen Grundprinzip (,,SchmeifSe deinen Mll in die
Tonne!“). Der alte Imperativ tut dies durch die subjektive Stimme der Vernunft, der neue Imperativ
durch die objektive Stimme der Verantwortung.

2. Ausblick: Wie weit reicht meine Verantwortung?

Flr Jonas dirfen wir durchaus unser eigenes Leben bis zur Ruhmsucht ausleben, unter der Bedingung,
dass die Nachwelt nicht darunter leidet. Nicht nur Politiker und Wissenschaftler, sondern jeder Mensch
ist mitverantwortlich fir das Wohlergehen zukiinftiger Generationen.

Jonas erhofft sich darlber hinaus, dass dieses Umdenken die Denkgewohnheiten zukiinftiger
Generationen dndert, da diese in ihrem sozialen Milieu von vornherein genligend alarmiert worden sind,
um der Umweltkatastrophe mit Ernst und Furcht entgegenzutreten und somit spater auf die
Machtinstanzen der Politik und Wissenschaft Druck ausiiben.




